Shevat

The Fifteenth of Shevat (Tu BiShvat). — The
Festival of Water.

Parashat Shekalim.

On the fifteenth of Shevatis“Rosh
Hashanah la-llanot”, the New Year of the
Trees. The strengthening and renewal that
the winter season has brought to nature
have, for the most part, already been
achieved, and the new sap can already be
seen driving through the living veins of the
trees. From the fifteenth of Shevat onward,
Jewish law therefore counts the birth-year of
fruits and regulates accordingly the
obligations—and the order of those
obligations—that the enjoyment of nature’s
seasons is meant to bring.

In the Jewish land, where the teaching of
God finds its full soil, nothing should reach
full maturity and ripeness if it brings
enjoyment alone, without obligation. Every
enjoyment is bound to duty, and duty alone
gives enjoyment its true sweetness,
consecrating it—away from selfish craving—
toward what is ultimately divine.

For us, the fifteenth of Shevat has become
little more than a calendar notation,
retaining significance in our houses of
worship only insofar as it imparts to the
child a simple notion of Jewish worship and
keeps the numerical calculations of the
calendar from excessive influence. And yet
we linger over this notation, because it
offers an opportunity for insight into the
spirit of Judaism. Every such insight is
welcome to us, for nothing do we suffer
from more than the lack of a clear and
forceful understanding of our own Jewish
faith.

Schewat.

Der finfzehnte Schewat. y”iwn. — Das Wasserfest.
Paraschath Schekalim.

Am 15. Schewat ist “nn'7'87 n"1” ist ,,Neujahr der
Baume®. Die Kraftigung und Erholung, die die
Winterzeit der Natur gebracht, ist zum groRten Teile
bereits erreicht, und schon zeigt sich der neue Saft
treibend in den Lebensadern der Baume. Vom 15.
Schewat zahlt daher das judische Gesetz das
Geburtsjahr der Friichte und regelt danach die
Pflichten und die Reihenfolge der Pflichten, die dem
Genuld die Jahreszeiten der Natur bringen sollten.

Im jlidischen Lande, wo die Gotteslehre ihren vollen
Boden findet, sollte nichts seinen vollen Boden und
Reife, das dem Genul} nur GenuR ohne Pflicht zu
bringen hatte. An jeden GenuR knipft sich die Pflicht,
und gibt dem GenulR erst die wahre SiBigkeit, indem
sie ihn auf selbstslichtige Gierde, zum selbstsilichtigen
endlich Gottliche weihe.

Flr uns ist der 15. Schewat nur noch eine
Kalendernotiz, die in unseren Gotteshdusern nur dann
noch ihre Bedeutung findet, dal$ sie dem Kinde einen
einfachen Begriff jidischer Gottesdienste beibringt,
und die Zahlen der Zirkelschrift von einigem Einfluf’
fern halt. Gleichwohl verweilen wir bei dieser Notiz,
weil sie die Gelegenheit zu einem Einblick in den Geist
des Judentums bietet. Und jeder solcher Einblick ist
uns willkommen. Denn an nichts leiden wir so sehr,
als an dem Mangel einer richtigen und
nachdriicklichen Erkenntnis unseres eigenen,
judischen Glaubens.

Gehegt wie das Bild, geheftet in die Gassen,
gefliichtet in die Statten des hauslichen Lebens oder




Cherished like an image, affixed in the
streets, withdrawn into the spaces of
domestic life or the modest four walls of
quiet religious contemplation, Judaism
appears to the superficial observer as
merely useful, as withdrawn, secluded life;
publicly visible, alive, and dynamic—only the
created world seems to be.

Markets of commercial and acquisitive life
were associated with the Jews. But the
fresh, living, pulsating life that grows from
the roots of joyous worship of God was not
sought among them. For the Jews had been
forcibly driven into this bleak condition, and
what was then taken to be the Jewish spirit
and the spirit of Judaism was in truth
nothing but the artificial product of an
original act of violence.

How utterly different is the spirit of Judaism
where it is free to unfold itself! It places us
in open nature—where streams murmur,
meadows grow green, crops ripen, trees
blossom, and herds graze—where human
beings, in close union with nature, stand
directly under God’s protection and blessing,
conscious of their destiny and their powers.
Field and herd are our natural callings. It was
fortune that turned us into wandering
traders. Oh, that we might return from this
artificially imposed occupation, that we
might flee—with our sins—into the
simplicity of a rural life permeated by Jewish
faith in God! Then simplicity and diligence,
moderation and love, humanity and joy,
enthusiasm for God and blessedness would
dwell among us—and David’s harp would
once again sound gently and joyfully with
the songs and psalms of a field devoted to
God.

die vier bescheidenen Wande der stillen, religidsen
Betrachtung, stellen der oberflachlichen Beschauer
nur das Nitzliche vor, flihren, zurlickgezogen Leben
dar; 6ffentlich, sichtbar und lebendig, kann nur das
Geschaffene sein.

Markte des gewerblichen und erwerbenden Lebens.
Aber das frische, lebendige pulsirende, aus den
Wurzeln der heiteren Gottesanbetung erwachsende
Leben suchte man bei den Juden nicht. Hatte man
den Juden ja in diese tribselige Erscheinung
gewaltsam hineingebannt, und stellte nun aus
Rechnung des judischen Geistes und des Geistes des
Judenthums, was nichts als das kiinstliche Erzeugni
einer wahrgeborenen Gewaltthat war.

Wie ganz anders der Geist des Judenthums, wo er sich
frei entfalten kann. In die freie Natur stellt er uns hin,
wo die Bache rieseln, und die Wiesen griinen, und die
Saaten reifen und die Baume bliihen und die Herden
weiden, wo der Mensch in engem Bunde mit der
Natur seines Schicksals und des BewulStseins seiner
Krafte unmittelbar unter Gottes Schutz und Segen
stellt. Acker und Herden sind unsere natirlichen
Bestimmungen. Zum wandelnden Handelsmann hat
das Gliick gemacht. Dal8 wir zurlick kamen aus diesem
uns kinstlich aufgedrungenen Betriebe, dafd wir uns
und unsere Sinde fliichtig kdnnten in die Einfachheit
eines vom judischen Gottesglauben durchdrungenen
landlichen Lebens! Es wiirde die Einfachheit und der
Flei, die MaRigkeit und die Liebe, die Menschlichkeit
und die Freude, die Gottbegeisterung und die
Seligkeit bei uns wohnen — und Davids Harfe tonte
wieder sanft und frohlich die Lieder und Psalmen Gott
ergebenen Ackers.

Wie leitet das jludische Gesetz zu eigenem Urtheil auf
der Lehre und Gange der Natur und wie flihrt es




How Jewish law leads to independent
judgment through the teachings and
processes of nature, and how it continually
carries us from nature into human life, and
then returns us—bearing the gifts ripened in
nature’s soil—to unfold still more glorious
blossoms of a free life that trusts in God!

On the fifteenth of Shevat is the New Year of
the Trees, the birthday of the realm of the
year, and this year is regulated by Mosaic
law.

On Jewish soil, no seed ripens solely for its
owner, no Jewish tree blossoms solely for its
owner. And how one attains spiritual ends
through natural means, and how natural
enjoyment itself is ennobled and sanctified
for the common good—this is taught to
Jewish ownership with every grain and every
fruit that falls to a person from his God. To
the spirit of freedom and divinely elevated
purpose, life and blossoming humanity are
consecrated; thus everything blooms and
ripens on Jewish soil. At every stage where
nature-mastery—above all having, enjoying,
and with them selfish desire and lust for
pleasure, these enemies of the divine
human calling—begin to stir, the holy and
sanctifying word of God binds human beings
through its educative teaching.

The entire Jewish land, with its carefully
ordered species and kinds of fields,
orchards, and gardens rooted in the soil, is
one great sermon about the One great
Creator, Lawgiver, and Organizer of all
nature. With every furrow the Jewish farmer
plows, with every grain he sows, the human
being who masters nature is reminded of
the One great Lawgiver of nature, to whose
laws even the free human being must
subordinate himself through his free actions
and allow himself to be governed by them.

immer aus der Natur in’s Menschenleben hiniiber,
und kehrt dort mit den auf dem Boden der Natur
gereiften Gaben die noch herrlicheren Bliithen eines
freien, gottvertrauenden Menschenlebens entfalten!

Am 15. Schewat ist Neujahr der Baume, ist der
Geburtstag des Jahresreichs und dieses Jahr regelt
das Mosaische Gesetz.

Auf judischem Acker reift keine Saat allein dem
Besitzer, kein jldischer Baum bliht fiir den Besitzer
allein, und wie man mit natirlichen Mitteln geistige
Zwecke erreicht, und wie man den natirlichen GenuR
selbst gemeinniitzig veredle und weihe, das wird dem
judischen Eigenthum bei jedem Korn, jeder Frucht
gelehrt, die von seinem Gotte ihm zufallen. Dem
Geiste von Freiheit und gottlich gehobenem Sinne ist
Leben und anbliihende Menschlichkeit geweiht und
bliht und reift Alles auf jidischem Boden. An jede
Stufe des naturbeherrschenden, vor allem das
,Haben”, das , GenieBen” und mit ihnen die Selbst-
und Genusssucht, diese Feinde des gottlichen
Menschenberufes, sich zu regen beginnen, kniipft das
heilige und heiligende Gotteswort die Menschen in
seiner erziehenden Lehre.

Das ganze judische Land mit allen seinen im Erdreiche
nach sorgfaltig geordneten Gattungen und Arten
bestellten Ackern und Feldern und Garten ist eine
grol3e Predigt von dem Einen groRen Schopfer,
Gesetzgeber und Ordner der Allnatur, und bei jeder
Furche, die der jidische Landmann zieht, bei jedem
Korn, das der jlidische Landmann streut, wird der
Natur beherrschende Mensch an den Einen grol3en
Gesetzgeber der Natur gemahnt, dessen Gesetzen
auch der freie Mensch mit seiner freien That sich in
Allem unterordnen und von ihnen sich beherrschen
lassen soll.




“Law” is the great word that everywhere on
the soil of Torah is joined with Jewish
freedom and admonishes: freedom is the
ground of humanity’s flowering life, but
arbitrariness and license bury it. (Exodus)

And when the free powers of nature grant
their ripened fruits to the waiting human
being, when stimulus and enjoyment begin,
the sickle speaks with winged urgency:
beware. Carefully you have tended the tree,
and already you bear golden fruit; but your
God says: restrain yourself—and the fruits of
the first three years remain with nature.
Ripeness is the first grain of your field that
promises nourishment for your physical
existence, but first you must bring the first
sheaf into the Temple of your God as the
God-devoted designation of your entire
bodily existence, before you may enjoy the
“new grain.” And when the sickle swings
toward the grain, when the fruit-laden trees
are shaken and the grape-bearing vines pour
forth their bounty—behold, then Love
approaches you and says: do not take
everything for yourself. Leave a corner of the
field for the poor; leave a branch of the tree
for the poor; leave what is unharvested for
the poor. Remove selfish feeling from your
possessions from the very beginning. Learn
from the outset to live for the poor and
needy, to remember widows and orphans,
for whom God has assigned their harvest in
the field of your heart.

But above all, when your labor upon the
fruit is “completed,” when it has entered
your house and your roof shelters it, and the
security of future yield fills your household
with joy—at that very moment the holy and
sanctifying teaching of God takes hold, to
bring you the full enjoyment and serene

»,Gesetz” ist das groRe Wort, das sich auf dem
Thoraoden Uberall mit der judischen Freiheit
vermahlt und mahnet: dal Freiheit der Boden der
Lebensbliithe der Menschheit sei, aber Willkir und
Zigellosigkeit sie begrabe. (nmw).

Und wenn nun die freien Krafte der Natur dem
harrenden Menschen ihre gereiften Friichte in der
Schobig mittheilten und Reiz und GenuR des
Menschen beginnen, da spricht die Sichel beschwingt:
hite dich und — vorsichtig hast du des Baumes
gewartet und frih schon tragst du goldene Friichte;
aber dein Gott spricht: du beherrschest dich — und
die Friichte der ersten drei Jahre verbleiben der
Natur. Reife ist das erste Korn deines Ackers, das
deinem leiblichen Dasein Nahrung verspricht, aber
zuerst mulSt du die erste Garbe in den Tempel deines
Gottes als gottergebene Bestimmung deines ganzen
leiblichen Daseins bringen, ehe du vom ,,neuen
Korne” genieBen darfst. Und wenn nun die Sichel
schwinget ans Korn, und die fruchtbeladenen Baume
schiitteln und schittet die traubenragenden Stocke,
siehe, da tritt die ,Liebe” an dich heran und spricht:
nimm nun von deinen Gaben nicht Alles fir dich, eine
Ecke des Ackers lasse den Armen, einen Zweig des
Baumes lasse den Armen, was du ungeerntet lasse
den Armen, nimm von vorn herein dein
selbstsiichtiges Gefiihl aus deiner Habe, lerne von
vorn herein leben fiir den Armen und Bediirftigen,
der Wittwen und Waisen gedenken, denen Gott in
dem Acker deines Herzens ihr Ernten angewiesen hat.

Aber vor Allem wenn deine Arbeit an der Frucht
,ollendet” ist und sie nun in dein Haus eingezogen
und dein hausliches Dach sie deckt, und die Sicherung
der kiinftigen Friichte deines Hauses begliickt, vor
Allem den Moment ergreift die heilige und heiligende
Gotteslehre: um dir den vollen Genul$ und die heitere
Seligkeit der Pflichten zu bringen, die der jldische
Besitzer tragt.




blessedness of the obligations borne by the
Jewish owner.

Through successive stages of ripeness the
fruit moves toward ever greater fulfillment
for human life’s purpose: in the field through
nature, in the storehouse through human
labor, at the table through domestic
preparation. At each of these stages,
ripeness pauses and points back to the
source of blessing, directing everything to
the fountain of all blessing and the purpose
of all ripeness. It returns your field, your
labor, your table to your God and His holy
word, reminding you—precisely in the
moment of highest happiness—of your
service to God and His Torah, lest you forget
your position and your duty, for you possess
your share in land and labor only in order to
be wholly devoted to God and His holy
word. It reminds you not to forget your God
even in the ripeness of your bodily life, and
it reminds you that the goal and fulfillment
of your physical existence is service to and
fulfillment of God’s teaching. Therefore, no
enjoyment, no “ripeness,” was ever
permitted on Jewish soil to belong
exclusively to bodily vocation. Water, wine,
oil, and the tithe—a full tenth of every
storehouse of ripened produce—belonged
to the shaping of the people whose task it
was to preserve God’s spirit in Israel,
entrusted to scholars and judges to inscribe
it imperishably for God, to guard His word
and preserve His covenant. (Deuteronomy
14)

The first tithe belonged to the spirit in Israel.
But an almost equally full second tithe
belonged to the body: it was sanctified for
bodily enjoyment, for joyful and cheerful
delight, to be eaten gladly and joyfully by
citizens in Jerusalem, within the circle of
God’s sanctuary. (Deuteronomy 12)

Ober Stufen der Reife geht die Frucht zu immer
groBerer Vollendung fiir den Lebenszweck des
Menschen durch: auf dem Felde durch die Natur, fiir
den Speicher durch Menschenthatigkeit, fiir den Tisch
durch die hausliche Bereitung. Auf jeder dieser Stufen
der Reife steht stille und weist auf den Ursprung des
Segens die Reife dem Quell alles Segens und dem
Zwecke aller Reife, weiset ihn darum zuriick. Deinen
Acker, deine Arbeit, deinen Tisch deinem Gotte und
seinem heiligen Worte und mahnet, indem du diesen
gottergebenen Ursprung in ihrem Momente des
hochsten Gliickes erkennst, deinen Diensten deines
Gottes und seiner Thora, dal3 er deiner Stellung und
deiner Pflicht nicht vergeRe, daR er nur deshalb
seinen Antheil am Boden und an dieser Arbeit habe,
um ganz Gott und seinem heiligen Worte ausgeweiht,
und daR er seines Gottes nicht vergesse durch die
Reife seines Leibes zu gedenken habe — und mahnet
zugleich dich, dal Ziel und Vollendung auch deines
leiblichen Lebens nur der Dienst und die Erflllung der
Gotteslehre sei. Kein GenuR, keine ,,Reife” durfte
daher auf jidischem Boden je ausschlieBlich dem
leiblichen Berufe bestimmt bleiben. Waaser, Wein,
Oel und Zehnt, ein volles Zehntel von jedem Speicher
zugereifter Frucht gehorte der Gestaltung des
Stammes, dessen Aufgabe die Bewahrung des
Gottesgeistes in Israel geworden, der Sorge der
Gelehrten und des Richters sein sollte, unverganglich
flr Gott einzuzeichnen und sein Wort zu hiten und
sein Bindnil} zu wahren hatte. (7' D"2T).

Dem Geiste in Israel gehorte das erste Zehntel. Aber
ein fast ebenso volles zweites Zehntel gehdrte dem
Leibe, ward dem leiblichen Genusse, der heiteren,
frohlichen Freude heilig und geweiht, und war von
Bilirgern in Jerusalem, in dem Umkreise des
Gottesthums, froh und heiter zu genieRen. ( D'I2T
am).




Here lies the nerve of Judaism; here the core
of the wondrous greatness of this so often
misunderstood divine institution.

Not pain and mourning, not mortification
and self-denial, are the summit of Judaism;
cheerfulness, serenity, and joy are its holiest
aim.

“Not in hardness and pain and abasement,”
“nor in wealth,” does the Jewish spirit find
its dwelling—only where pure, nascent joy
resides does it dwell. Wealth flees before
the seriousness of Jewish law, and the divine
truth of that same spirit drives away pain
and sorrow and teaches the bright, joyful art
of living upon the earth.

The spirit of Judaism knows no glorification
of human suffering—as though God’s spirit
could elevate one person’s suffering above
another’s enjoyment, turn the earth into
hell, and allow blessedness to begin only in
some heavenly seraphic realm. “Prepare for
Me a holy place here on earth among you,
and | shall dwell here on earth among
you!”—so speaks the spirit of Judaism in
God’s name. It embraces the entire
sensuous-spiritual life of the human being,
so that not only thought, word, and deed,
but even sensory enjoyment becomes holy
worship of God, when carried by the spirit of
freedom, moderation, and blessedness—
when the goods and gifts and delights of the
earth are enjoyed in such pure, God-pleasing
manner that one may ascend joyfully and
serenely toward God and need not flee the
pure nearness of His holiness. Even within
enjoyment itself, being able to dwell in joyful
happiness within God’s realm is the highest
fulfillment of the Jewish human being on
earth.

Hier liegt der Nerv des Judenthums; hier der Kern der
ganzen WundergroRe dieser so vielfach verkannten
Gottesstiftung.

Nicht der Schmerz und die Trauer, nicht das Kasteien
und Abhdrmen ist der Hohepunkt des Judenthums;
Frohsinn, Heiterkeit und Freude ist sein heiligstes Ziel.
»Nicht in der Zahigkeit und im Schmerze und der
Niedergebeugtheit”, ,auch nicht im Reichthume”
findet der jldische Geist seine Statte; nur wo die
reine, begonnene Freude wohnet, wohnet auch er.
Der Reichthum flieht vor dem Ernst des jlidischen
Gesetzes, und deselben Geistes gottliche Wahrheit
scheucht den Schmerz und die Trauer und lehret die

heitere, gllickliche Lehre auf Erden zu leben.

Der Geist des Judenthums kennt keine Verklarung des
menschlichen Leidens; das etwa nur ein Geist Gottes
sein Leid Uber den Genuf des andern erhéhe, die
Erde zur Holle verfalle — und die Seligkeit erst im
jenseitigen Serafist beginne. Bereitet mir hier auf
Erden bei euch eine heilige Statte, so wohne ich hier
auf Erden bei euch! spricht der Geist des Judenthums
im Namen Gottes, und nimmt das ganze sinnlich-
geistige Wesen und Leben des Menschen in sein
Bereich auf, daR das nicht nur der Gedanke, das Wort
und die That, da auch der sinnliche Genul} ein
heiliger Gottesdienst wird, wenn er vom Geiste der
Freiheit, MaRigkeit und Seligkeit getragen, die Gliter
und Gaben und Reize der Erde in so reinen
gottesgefalligen Genul} genieRt, dafl’ er froh und
heiter sein kdnne zu Gott aufsteigen ton und die reine
Nahe seines Heiligthums nicht zu fliehen braucht.
Selbst mit seinem Genusse ist seiner heiteren Freude
im Gottesreiche weilen zu kdnnen, ist die hochste
Vollendung des jlidischen Menschen auf Erden.

In seinem Buche also wie in seinem Leben erkannte
das Judenthum zuerst, und ward daher von der nach
beiden Seiten ausschweifenden Ziige ermordet. Es




Thus Judaism was the first—both in its book
and in its life—to recognize this truth, and
for that reason it was attacked from both
extremes. It was too serious for frivolous
sensuality; too sensual for the abstractions
of ecstatic Christianity. And yet it is nothing
other than divine truth for the spiritual-
sensuous, sensuous-spiritual human being.

In every third and sixth year of the seven-
year agricultural cycle, the second tithe was
ended as personal enjoyment and instead
entirely designated for the poor, widows,
orphans, and needy of the land.
(Deuteronomy 14) And it is precisely this
tithe—determining to which year a fruit
belongs—that makes the fifteenth of Shevat
so distinctively Jewish and leads to all these
reflections.

In our wandering lives outside of Palestine,
only faint echoes of these laws reach us. But
if you wish to sense the full splendor of
these laws, look only at the effect of the
income tithe that arose from them—
ma‘aser kesafim—which is still practiced
with Jewish conscientiousness.

Beyond its bare purpose, the vocation of the
tithe transcends mere ecclesiastical merit.
First, a portion of capital itself, and
thereafter a portion of annual income,
belongs to the poor, to charity, to love of
humanity. The Jew fulfills this calling
conscientiously from his property and
henceforth regards himself only as its
steward.

And this is not the only beautiful result of
this Jewish system of provision. Every
independent Jew has an alms-table to
administer. It is indeed his own—but it does
not belong to him. It is his only insofar as he
alone holds exclusive authority over its

war der leichtsinnige Sinnlichkeit zu ernst gesinnt, es
war den Abstractionen des schwarmenden
Christenthums zu sinnlich, und es ist eben nichts als
die gottliche Wahrheit fir den geistig-sinnlichen,
sinnlich-geistigen Menschen!

In jedem dritten und sechsten Jahre des
siebenjahrigen Landbaues endete das zweite Zehntel,
statt dem eigenen Genusse, indem man ganz dem
Armen, Wittwen und Waisen und Bedrftigen des
Landes bestimmte. (02T 7). Und eben dieser
Zehnt, welcher Jahrgang eine Frucht angehore,
entschied das jlidischeste der oder nach dem 15.
Schewat dieses Kalendernotiz und aller dieser
Betrachtungen fihrte.

In unsern Wanderleben aulRer Paldstina hallen nur
schwache Klange dieser und der damit verbundenen
herrlichen Gesetze herliber. Willst du aber die ganze
Fille von Herrlichkeit dieser Gesetze ahnen, so siehe
nur die Wirkung des aus ihnen hervorgegangenen
Erwerbs-Zehnten — 0'90> Ywyn, der noch im
judischen Geiste mit judischer Gewissenhaftigkeit
gepflegt wird.

Der nackere Zweck fihrt zum Beruf des Zehnten
gemeinschaftlich durch lber seinen kirchlichen
Verdienst. Der zweite Theil des Kapitals zuerst, von da
an der zweite Theil seines jahrlichen Verdienstes
gehort den Armen, der Wohlthatigkeit, der
Menschenliebe. Gewissenhaft lebt er diesen Beruf
aus seinem Eigenthum aus, und betrachtet sich fortan
nur als Verwalter desselben.

Das herrliche Folgen hat nicht bloR8 diese eine
judische Versorgungsweise! Jeder, nur irgend
selbstdndige Jude hat eine Almosen-tafel zu
verwalten. Es ist freilich nur seine eigene, aber sie
gehort doch nicht ihm. Und ist nur insofern sein, daf3
er das allein und ausschlieRliche Dispositionsrecht
darliber hat. Wohlkommen ist ihm oft jede
Gelegenheit, mit dem nur nach seiner Verwendung




distribution. He welcomes every opportunity
to employ the treasure of God’s charity
entrusted to him according to his judgment.
He reflects upon how the small or great
sacred trust placed in his hands may be used
as purposefully and truly beneficently as
possible for suffering humanity.

What the Jew discovers in this way is not
mere charity born of momentary impulse,
but sacred obligation. Yet God’s word does
not stop there: “Open your hand, and open
it again and again,” it says, and never close
either hand or heart to your needy brother.
Still, it is not love alone that God entrusts
with the fate of His needy children—the
poor, widows, and orphans. Through the
command mah titen—“what shall you
give?” —again and again repeated, through
discreet and dignified giving to the
dependent, God unites reverence with love.
Only under the protection of both do
poverty, suffering, and need truly rest in
sanctity. And just as God-fearing love
regulates charity so that it remains
independent of fleeting moods, so too does
it protect the needy recipient from
humiliation. The Jewish poor person is not
burdened by the gift he receives from
another Jewish hand. It is not to the poor
that the giver gives—“God gives” through
him. And it is not from the giver that the
poor person receives, but from God, through
holy reverence. Bedavah is the word for
alms—a word that signifies more than
“sermon,” more than “love.” “To you,”
“granted through me,” “receive through
me,” “gain merit through me” —these were
the words of supplication spoken by the
poor of Jerusalem, and in these words
everything was said.

anvertraut en Schatz der Wohlthatigkeit Gottes zu
thun. Es geht der leidende Menschheit, was schon
Ublich ist, und Gberlegt nur, dal} seine eigenen
Handen anvertraute kleine oder grolRe heilige Gut
moglichst zweckmaRig und wahrhaft heilbringend zu
verwenden.

Das der Jude auf diese Weise findet, ist mehr eine
heilige Schuld, als eine Liebesthat augenblicklicher
Anregung. Freilich bleibt Gottes Wort hierbei nicht
stehen. Offne deine Hand, und 6ffne wieder und
wieder die Hand, spricht es, und verheiRe nie die
Hand und nie das Herz deinem diirftigen Bruder! Aber
nicht diese Liebesregung allein vertraut Gott das
Geschick seiner diirftigen Kinder, Armen, Wittwen
und Waisen an. Durch das, ,|nn nn ,|Jnan nn ,|nn nn
NN nn, durch das Verborgene und Uberhergebende
der Unmiindigen zugeleitet, ist es eine heilige Schuld,
vermahlte die Gottesfurcht mit der Liebe, und erst
unter dem Schutze Beider ruht das Leid und die
Armuth und das Elend wahrhaftig heilig. Und wie
durch die gottesfiirchtige Menschenliebe die
Wohlthatigkeit méglichst unabhangig von der
augenblicklichen Stimmung und Anregung des
Gebens geregelt ist, ebenso ist dadurch auch der
dirftige Empfanger moglichst vor Erniedrigung
geschutzt. Den jldischen Durftigen driickt nicht die
Gabe, die er aus fremder jlidischen Hand empfangt.
Nicht dem Armen, ,Gott gibt”, wer dem Armen
spendet, und nicht vom Geber, aus heiliger
Gottesfurcht empfangt der Arme. ,,Bedawah” heil3t
das Almosen, das Wort, das mehr als ,,Predigt”, als
,Liebe erinnert. ,Dir, ,gemeine durch mich”,
,empfange durch mich® ,erwirb dir im Verdienst
durch mich” lautete das bittende Wort der
jerusalemischen Armen, und in diesem Worte war
Alles gesagt.

Hier liegt wieder die gottliche GroRe der jidischen
Lehre. Neben der socialistischen Ziige, die alle
Einzelpersonlichkeit und mit ihr die beiden Faktoren
der Menschenwiirde, die freie Pflicht und




Here again lies the divine greatness of
Jewish teaching: against both socialist
doctrines that strip the individual of dignity
and freedom of duty and love, and against
mere pity or sentimental compassion that
often depends on fluctuating moods and just
as often humiliates its giver—Judaism places
love joined to, indeed carried by, reverence
for God. God bound love to the guardianship
of charity within our community and long
ago provided the models for which the
future world has so long searched in vain.

Liebesthatigkeit entwidrigt, noch das blofRe Mitleid,
Barmherzigkeit und Liebes--gefiihl, das dem
Schwankenden der augenblicklichen Stimmung nicht
selten erliegt und eben so oft seinen Geber erniedrigt,
indem es hilft, — mit Gottesfurcht gepaart, ja von
Gottesfurcht getragen. Liebe felSte Gott zu Pflegern
der Wohlthatigkeit in unsern Kreis, und hat damit die
Beifpiele langst gegeben, nach welchen die kiinftige
gewordenen Welt so lange bereits vergebens sucht.

Source:

Rabbi Samson Raphael Hirsch, Gesammelte Schriften, vol. 1 (Frankfurt am Main: Kauffmann,

1902): 31-37.




